
Pour qui: les personnes de 60 ans
et + 
Quand: mercredi les 8 et 22
octobre de 13h30 à 15h30. 
Où: 95, rue Savio
Coût: 2$ par café rencontre
Inscription: appeler au (418)666-
2200

INFOLETTRE
OCTOBRE 2025  VOLUME # 23

COMMUNAUTÉS SOLIDAIRES

418 666-2200

95, rue Savio, G1E 1G5

communautessolidaires@outlook.fr

1

A c t i v i t é s . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

L e  p a r d o n . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2

T A B L E  D E S  M A T I È R E S

ACTIVITÉS 

Activités ludiques et discussions

Cafés rencontres

Dans notre précédente infolettre de
septembre, nous avons exploré
comment gérer la honte et la
culpabilité. Le pardon y fut brièvement
abordé, en tant que partie du
processus de gestion de la culpabilité,
soit lorsque nous demandons à une
personne que nous avons blessée de
nous pardonner. Toutefois, le pardon a
de multiples visages: nous avons
également la possibilité de pardonner
à ceux qui nous ont fait du tort ou de
nous pardonner nous-mêmes. Ainsi,
que savons-nous du pardon?
Comment pardonner ? S’agit-il d’un
processus bénéfique dans toutes les
situations ? Pour éclaircir ces
interrogations, nous allons aborder
dans nos deux prochaines infolettres
la nature du pardon, les bienfaits qui y
sont associés, les réticences de
certains face à celui-ci, ainsi que notre
interprétation des 12 étapes du pardon
selon Jean Montbourquette. 

LE PARDON



LE PARDON

h t t p s : / / w w w . c n r t l . f r / d e f i n i t i o n / p a r d o n
h t t p s : / / w w w . s c i e n c e d i r e c t . c o m / s c i e n c e / a r t i c l e / a b s / p i i / S 0 0 0 3 4 4 8 7 0 5 0 0 1 3 1 9
M o n t b o u r q u e t t e ,  J .  ( 2 0 0 9 ) .  C o m m e n t  P a r d o n n e r ?  N o v a l i s

2

Qu’est-ce que le pardon
Le pardon peut se définir, selon le
centre national de ressources
textuelles et lexicales, comme:
“l’action de tenir pour non avenue
une faute, une offense, de ne pas en
tenir rigueur au coupable et de ne
pas lui en garder de ressentiment”. Si
le pardon est au coeur de plusieurs
religions, dont la religion catholique, il
est de plus en plus reconnu dans des
contextes laïques, notamment, en
psychologie contemporaine. 

Que signifie donc le pardon dans un
contexte thérapeutique?

Afin d’élucider ce questionnement,
nous nous sommes inspirés du livre
Comment pardonner? de Jean
Montbourquette. 

En premier lieu, Montbourquette
distingue les préconceptions que
nous pouvons avoir sur le pardon:

Pardonner n’équivaut pas à
oublier: le processus du pardon
demande de  se remémorer
consciemment l’offense subie et
graduellement, celle-ci génère de
moins en moins de douleur.

1 , 2 , 3 ,  4 , 5

1

Pardonner n’équivaut pas à nier:
le déni constitue un mécanisme
de défense qui prévient la
personne de ressentir les
émotions associées à un
événement traumatisant en
refusant de “reconnaître une part
de réalité inacceptable”. Afin de
pardonner, nous devons, au
contraire, reconnaître la réalité de
l’offense et accueillir les émotions
sous-jacentes à celle-ci.

Pardonner demande davantage
que de la volonté, il s’agit d’un
processus d’apprentissage et de
transformation qui ne peut, non
plus être obligé ou forcé. 

Pardonner ne signifie pas un
retour “à la normale” ou à avant
l’offense. La relation avec l’autre
et avec soi sera  assurément
modifiée.

2
3



3

12 étapes du pardon

Pardonner ne constitue pas un
renoncement à ses droits, c’est-
à-dire que le pardon n’implique
pas de renoncer à ce que la
justice soit appliquée. Si une
personne a subi de la violence
conjugale, elle est justifiée de
reconnaître les torts qui lui ont
été faits, de recourir à un avocat
afin de faire valoir ses droits. Le
pardon pourra se produire par la
suite au besoin, en ce sens où la
personne pourra, pour elle même
choisir de ne pas vivre dans le
ressentiment. D’ailleurs, selon
Christophe André, psychiatre
français, la justice facilite le
pardon et l’injustice complique ce
processus. 

Pardonner n’est pas excuser: le
pardon n’est pas une façon de
déresponsabiliser l’autre pour ses
actions, en raison de son vécu,
ses traumatismes, etc.
L’offenseur est responsable de
ses actes. 

Pardonner n’est pas une preuve
de supériorité morale. Si le
pardon est fait pour
impressionner, pour prouver sa
supériorité, il ne constitue pas un
vrai pardon. 

h t t p s : / / www . b l a k e p s y c h o l o g y . c om / f r / 2 0 20 / 0 1 / c e s t - i n e v i t a b l e - c h o i s i s s e z - l e -
p a r d o n - s i - v o u s - s o u h a i t e z - e t r e - h e u r e u x /
h t t p s : / / www . p a s s e p o r t s a n t e . n e t / f r / p s y c h o l o g i e / F i c h e . a s p x ? d o c=p a r d o n n e r
h t t p s : / / www . p s y c h o l o g i e s . c om /mo i /mo i - e t - l e s - a u t r e s -mo i / E s t - c e - q u e -
p a r d o n n e r - e s t - t o u j o u r s - s a i n - 5 8 1 4 62

3

4
5

Lorsque les préconceptions liées au
pardon ont été démystifiées, il
demeure une définition du pardon
dans une visée thérapeutique qui est
celle de pardonner tout en
reconnaissant ses droits et en
choisissant de ne pas ruminer et
entretenir de la rancune. Sachant cela,
nous pouvons avancer que le pardon
est assurément bénéfique, mais qu’il a
toutefois ses limites: il ne peut être
forcé ou précipité. Il y a donc des
moments propices pour amorcer le
processus du pardon et dans certains
cheminements, ces moments peuvent
ne pas se présenter. Il s’agit donc
d’une mise en garde que font certains
psychologues qui nomment ce pardon,
accordé avant la guérison des
blessures comme étant toxique et
pouvant accentuer des sentiments
d’injustice et de rancune en plus de
perpétuer des dynamiques
relationnelles malsaines. 

Ayant défini ce qu’est le pardon,
nous pouvons donc aborder dans
cette infolettre les 5 premières
étapes du processus de pardon  
selon Jean Montbourquette et
nous aborderons la suite, soit les 7
étapes suivantes, dans l’infolettre
du mois de novembre. 



4

1.Décider de ne pas se venger et de
faire cesser les gestes offensants

En choisissant de ne pas se venger,
nous choisissons de ne pas
perpétuer le tort que notre offenseur
nous a fait subir. Par exemple, si une
personne médit dans notre dos, nous
pouvons choisir de ne pas médire de
celle-ci. Par contre, nous sommes
invités à faire cesser les gestes
offensants. Montbourquette cite en
exemple avoir entendu qu’un
collègue  l’accusait d’exiger des
honoraires trop élévés et qu’il
médisait à son propos. Il lui écrivit
une lettre en lui précisant ce qu’il
avait entendu. Il ajouta que s’il était
faux qu’il médisait à son propos, de
jeter la missive, mais que si c’était
vrai, de cesser de le faire et qu’il était
disposé à lui fournir des explications
au besoin, même si la question de
son salaire ne le concernait pas. Le
collègue cessa de colporter des
rumeurs à son sujet. De plus, il
précise que le pardon n’est pas
possible tant que l’offenseur continue
à perpétuer des gestes offensants. 

Il ajoute également un petit
questionnaire permettant de voir
comment nous nous situons comme
victime: avons-nous tendance à
oublier? À abdiquer en croyant que
nous n’y pouvons rien? À nous
venger? À laisser le ressentiment
grandir? Il nous invite également à
parler à une personne neutre afin de
trouver comment gérer cette
situation de la manière la plus
efficace? 

2.Reconnaître sa blessure et sa
pauvreté

En deuxième lieu, il nous invite à
reconnaître notre blessure, soit à
accueillir la souffrance. Il insiste sur
le fait que nous ne pouvons guérir
d’une blessure si nous nions que
nous avons été blessés et que nous
sommes vulnérables. Il précise
toutefois que nous avons des
mécanismes de défenses
psychologiques qui “paralysent les
effets destructeurs des sensations
trop fortes pour que l’ensemble de
l’organisme puisse survivre.” Ces
mécanismes sont donc utiles, mais ils
deviennent désuets lorsque le
danger est passé. Il précise
également que la honte peut mener à
du déni émotionnel et que ce déni ne
permettra pas d’amorcer le
processus du pardon.



5

Il décrit donc la honte comme “ un
sentiment que le moi profond est mis
à nu et exposé au grand jour”. Elle
expose notre vulnérabilité, notre
impuissance, notre inadéquation et
notre dépendance. Il s’agit donc du
défi de cette phase de prendre
conscience de la honte que nous
pouvons vivre et la “digérer”. De plus,
elle peut facilement se cacher sous
d’autres masques, tels que la   
colère, la rigidité, le perfectionnisme,
etc. Afin d’apprivoiser cette honte, il
propose un exercice dans lequel
nous nous remémorons l’offense
vécue tout en prenant conscience
des réactions corporelles et en
particulier au niveau du coeur. Nous
restons focalisés sur ces sensations
sans rien changer en les accueillant
avec bienveillance. Par la suite, nous
pouvons demander à notre partie
souffrante: “Qu’est que tu maintiens
caché? Je suis prêt à t’écouter.” ou
encore à notre coeur: “Qu’est que tu
retiens de l’offense qui t’empêche de
vivre pleinement?” Enfin nous
accueillons les images, les paroles,
les sensations qui surviennent. Nous
pouvons les reformuler pour
démontrer que nous accueillons. Il
est possible que rien ne surgisse, si
c’est le cas, rester en contact avec
son corps. Il est également
nécessaire de répéter l’exercice
plusieurs fois et de se remercier
d’avoir eu le courage de regarder
notre blessure et d’écrire dans un
journal ce qui nous a été dévoilé. 

 

3.Partager sa blessure avec
quelqu’un

En troisième lieu, il est nécessaire de
trouver une personne qui peut nous
écouter avec ouverture, sans
jugements. Cette période est
nécessaire, car une personne
blessée est souvent isolée dans sa
solitude. Le fait de partager la
douleur permet de partager le poids
de la blessure. Également, le fait de
parler de sa blessure permet de
revivre de manière plus posée
l’évènement blessant. De plus, le fait
de parler à quelqu’un permettra de
prendre une distance face aux
problèmes et à adopter une
perspective plus globale pour ensuite
mieux les gérer. Finalement nous
pouvons calquer l’attitude
bienveillante de cette personne et
pratiquer cette même indulgence
envers nous-mêmes.
Montbourquette avance aussi que
nous pouvons partager avec
l’offenseur lui-même. Comme cette
approche demande beaucoup de tact
et une grande préparation, ce qui
n’est pas toujours possible, nous ne
la détaillerons pas ici. Sachez
seulement qu’il s’agit d’une possibilité
et qu’elle est dépeinte avec plus de
détails dans le livre “ Comment
pardonner” qui nous a servi de
référence.



6

4.Bien identifier sa perte pour en
faire un deuil

Cette étape permet de prendre
conscience des pertes engendrées
par l’offense que nous avons subie. Il
ne s’agit pas d’une victimisation, mais
plutôt d’un processus de deuil face
aux pertes subies. Pour ne pas se
victimiser et cesser de se blâmer, il
propose 3 étapes. Tout d’abord, il est
approprié de se demander: “Quelles
parties de nous ont été atteintes?
Dans quelles valeurs nous nous
sommes sentis bafoués ou attaqués?
Quelles attentes ou rêves ont été
anéantis?” Il liste également les
valeurs qui ont pu être atteintes:
l’estime de soi, la réputation, la
confiance en soi, l’attachement à nos
proches, la confiance en autrui,
l’honnêteté, etc.

Suite à la reconnaissance de notre
perte, nous pouvons prendre
conscience qu’une partie seulement
de nous-mêmes a été offensée. Nous
pouvons même nous dire “ Ce n’est
pas tout mon être qui a été touché,
mais c’est (nommer la valeur qui a
été atteinte) qui a été endommagée.
Il cite l’exemple d’une femme qui
affirmait: “J’ai été violée, mais je ne
suis pas avilie”. 

Ensuite, nous pouvons nous rappeler
que nous ne sommes pas le seul
responsable de l’événement pénible.
Pour des personnes divorcées, par
exemple, l’ex-conjoint a une part,
peut-être même les parents et la
société, etc. 

En dernier lieu, il insiste sur le fait
qu’aucune erreur n’est irréparable,
que nous pouvons tirer une leçon de
certains échecs pour rebondir. 

Enfin, lorsque les pertes et les
blessures proviennent de l’enfance, il
est parfois plus difficile de les guérir
et de se souvenir du contexte. Elle
peuvent engendrer des blocages et
des réactions de défenses. Il précise
que des blocages “irrationnels” dans
un processus de pardon peut
provenir de ces blessures de   
l’enfance. Si c’est le cas, il propose
une méditation sur le blocage qui
empêche de pardonner. Nous vous
invitons à consulter son livre “
Comment pardonner” afin d’y avoir
accès en entier. Sinon, il pourrait
aussi être approprié dans ce cas de
rencontrer un psychologue ou un
psychothérapeute qui pourra aider à
retracer cette blessure et soutenir la
guérison. 



7

5.Accepter la colère et l’envie de se
venger

Dans cette étape, l’auteur précise
que l’expression d’une colère saine
permet de transformer l’émotion et
de cheminer dans le processus de
pardon. À contrario, la réprimer peut
engendrer des déviations (sarcasme,
critique, cynisme, colère envers soi
et même certaines maladies). De
plus, ces sentiments déviés, tels que
sacarsmes et critiques, sont “sans fin
et répétitifs” alors que la colère bien
exprimée s’élimine d’elle-même. La
colère saine est donc bénéfique; elle
sert à établir des limites afin de
protéger ce que nous jugeons
important, elle peut permettre de
“rétablir le contact” et elle nous
éclaire également sur nos valeurs
fondamentales. Qui plus est, pour
citer M. Montbourquette:
“l’affirmation de soi , même colérique,
cherche à enlever les obstacles à la
communication et à l’amour.” Cette
perspective aide à réajuster la vision
erronée de la colère qui est souvent
véhiculée comme étant néfaste et
faisant obstacle à l’amour et à la
connexion. 

M o n t b o u r q u e t t e ,  J .  ( 2 0 0 9 ) .  C o m m e n t  P a r d o n n e r ?  N o v a l i s

Afin d’exprimer sainement sa colère,
l’auteur propose deux exercices. Il
illustre le premier à l’aide d’un
exemple tiré de sa pratique en
psychologie. Il invite tout d’abord à
décrire les sensations présentes
dans notre corps lorsque nous
sentons la colère monter. Il nous
incite ensuite à rester en contact
avec cette émotion, malgré une
résistance possible de notre part.
Ensuite, il  nous suggère de parler à
notre colère: de lui nommer que nous
désirons la recevoir, que nous la
remercions d’effectuer son rôle de
protectrice. En fait, de l’accueillir telle
une amie qui souhaite ardemment
nous défendre. Cet exercice permet
donc de reprendre contact avec une
partie de soi contre laquelle nous
avons appris à lutter; cet accueil peut
mener vers un amenuisement de la
colère. Prenez note qu’il peut être fait
avec un accompagnement s’il semble
menaçant. 

Le second exercice proposé par M.
Montbourquette permet également
de prendre contact avec cette partie
de soi colérique. 



8

1.Prendre le temps de  nous
intérioriser et de nous remémorer
une situation lors de laquelle nous
avons été blessés. Porter une
attention particulière à nos
sensations physiques mêmes
désagréables (boules, raideurs,
tensions, etc.). 

2.Lorsque nous avons repéré une
réaction corporelle importante:
fixer notre attention sur celle-ci
sans la modifier.

3.Respirer en elle “comme si c’était
un poumon” que nous
remplissons d’air et que nous
vidons.

4.En gardant notre attention sur
cette sensation, souffler l’air de
ce “poumon” à l’extérieur  dans
nos mains ouvertes au niveau de
notre visage.

5.Observer la forme que prend
cette sensation lorsqu’elle est
soufflée à l’extérieur. S’agit-il d’un
nuage? A t-il une forme, une
couleur, une image particulière?

6.Prendre le temps de discerner ce
que cette image signifie. La
décrire par un nom ou une
expression.

M o n t b o u r q u e t t e ,  J .  ( 2 0 0 9 ) .  C o m m e n t  P a r d o n n e r ?  N o v a l i s
V i d é o  L e  P a r d o n  C h r i s t o p h e  A n d r é :  h t t p s : / / w w w . y o u t u b e . c o m / w a t c h ? v = H y u N w p v Y f q M
h t t p s : / / w w w . k u l e u v e n . b e / t h o m a s / i m a g e s / I D G P / p r v f t p / 4 1 0 - I n t e r v i e w m e t J e a n M o n b o u r q u e t t e . p d f

7.Même si cette forme symbolise une
autre émotion que la colère, lui
demander: “ Que veux-tu faire pour
moi? De quoi veux-tu me défendre?
Comment veux-tu m’aider? Attendre
sa réponse. La reformuler et
continuer le dialogue avec cette
partie de soi comme si nous parlions
à une amie. 
8.Si nous avons des croyances
religieuses ou spirituelles, l’auteur
nous invite à cette étape à invoquer
cette entité pour lui remettre notre
blessure ou notre colère et lui
demander de nous aider à les
transformer en source de
connaissance. 
9.Quand nous sommes satisfaits de
la transformation de cet état
émotionnel tel que “représenté par
notre symbole ou image”, reprendre
cette partie de soi transformée dans
nos mains, l’inspirer à l’intérieur de
nous et la répartir dans tout notre
corps. 
10.Vérifier les changements dans
notre état corporel initial.
11. Si désiré, nous pouvons célébrer à
l’aide d’un chant, une prière une
danse ou en écrivant dans un journal.

Soyez à l’affut de notre future
infolettre de novembre si vous
désirez la suite de ce processus
transformateur (étapes 6 à 12).  

 


